
学佛的觉醒

学佛的觉醒_下载链接1_

著者:正枝居士

出版者:佛教正觉同修会印赠

出版时间:2009年5月

装帧:平装

isbn:9789574163175

佛法内容是什么？一般人的了解就是：打坐、参禅、念佛、法会诵经、四圣谛、十二因
缘、六度万行、断烦恼或只是布施……等等。但是佛法就只有这些吗？为什么我们学了
一世就只知道这些？为什么我们参禅十几年还是读不懂公案、读不懂经典？

导读

执著离念灵知心为实相心而不肯舍弃者，即是畏惧解脱境界者，即是畏惧无我境界者，
即是凡夫之人。谓离念灵知心正是意识心故，若离俱有依（意根、法尘、五色根），即
不能现起故；若离因缘（如来藏所执持之觉知心种子），即不能现起故；复于眠熟位、
灭尽定位、无想定位（含无想天中）、正死位、闷绝位等五位中，必定断灭故。夜夜眠
熟断灭已，必须依于因缘、俱有依缘等法，方能再于次晨重新现起故；夜夜断灭后，已
无离念灵知心存在，成为无法，无法则不能再自己现起故；由是故言离念灵知心是缘起
法、是生灭法。不能现观离念灵知心是缘起法者，即是未断我见之凡夫；不愿断除离念
灵知心常住不坏之见解者，即是恐惧解脱无我境界者，当知即是凡夫。

作者介绍: 

http://www.allinfo.top/jjdd


世尊唯以一大事因缘故而降生世间，八相成道，为的是要利益众生，转迷开悟；如果不
是欲令众生开悟，那又何必辛苦来此五浊恶世说法四十九年？

二祖为求明心，宁可立雪、断臂，这是何等的大心？五祖云：“不识本心，学法无益”
，可见证悟明心，对修学大乘法义的佛子们来说是非常重要的一件事。明心就是大乘法
的见道，见道之后还得通达见道位的别相智以后，才有可能真正的进入修道位中，所以
大乘法修行的第一步目标，本来就是要寻求开悟明心；如果说不想开悟，那又何必辛苦
的修行禅宗的禅？只要每天在家中享受就好了，何必恁么辛苦的常常跑道场？

然而，明心、见性，明的究竟什么是心？看见的又什么是性？又如何来求明心与见性？
佛法的修学次第有哪些？明心所明白的真心又是哪一个心？是一念不生之离念灵知心吗
？是清清楚楚、明明白白的第六意识觉知心吗？或是处处作主的第七末那识呢？还是一
切万法根源之第八识如来藏？或是某大名师所说的“无心”才是真心？

现在海峡两岸名师们所说之开悟，总是各人说各人的，大家都认为自己的开悟是正确的
，佛子们究竟应该要相信谁？谁说的才是真正的证悟正法？有一天，当证悟者出来破斥
邪说以救众生的时候，名师们都不敢出头作法义辨正，却继续纵容手下以种种化名，在
网站上面乱说一气；现在有关佛教的网站论坛上面正是这种现象：公说公有理，婆说婆
有理，不说也有理。所以现在佛教界有无量无数的问题存在，可是目前正在修学大乘佛
法的佛子们，又能了知多少？又能有多少正确的知见来判断大法师、大居士自称是大乘
了义法的说法，究竟是正、是邪？说实在的，对一般人而言，真的很不容易来判断。

我个人在当初也是一窍不通的，当年对于佛法的认知，从现在所知而言，当年其实是一
片空白，哪有能力来作判断？完全是靠著往世所修的福报去摸索：听人说打坐最好，就
在打坐道场待个二、三年来修学；可是修学二、三年以后，对于明心见性之有关课程，
第八识如来藏是什么？有什么体性？意识心的体性又如何？处处作主的心是什么心？对
这些正确的知见可说是完全缺乏的。为人师者，没有把这些学禅者应有的正确知见教导
学人，没有把学人应有的正确知见建立起来，却说他们在引导众生开悟，佛子们在这种
情况下而能开悟，才真的是奇迹。

后来听到又有人说：“念佛最殊胜、最究竟了，能往生极乐世界。”太好了！念了佛以
后就能往生极乐，不必再受这里人间的苦恼，为何不念？就死心塌地以念佛方法来求生
净土，不敢奢求今世能开悟，因为连门都摸不到，所以只好乖乖的待在念佛的道场。

佛法到底是什么？内容有哪些？解脱道有哪些内涵？佛菩提道又是讲些什么？开始学佛
之人，大部分是不太了解的。台湾目前学佛的人为数不少，从表面上看来，佛教好像非
常的兴盛，到处有道场、禅寺；山头林立，每到有法会的时节，人山人海、万头钻动，
热闹得很。众生也好像非常喜欢参加唱诵法会，参加唱诵法会可以获得短暂的法喜，心
里非常高与，认为如此学习，就是在正式修学佛法。

返观末学当年初学佛法时，不也如是吗？反正有佛像的地方，有人在教打坐、打禅七，
就一头栽进去，总认为这就是佛法，心里觉得没有错，因此就出钱出力，全心全力来护
持，坚信自己所护持的道场就是最究竟的法，认定自己所追随的师父很行，来修学以后
一定能获得解脱，别的道场都不如自己所护持的道场。这样学得很法喜，很快乐，不也
是很好吗？可是二年、三年过去了，有一天回心返照，反问自己：“为什么原有的许多
烦恼，如今还是一样都不少？”不是吗？

犹如家母从年轻时开始学诵经，直到后来，对于佛法的认知，也只是诵经。家母识字不
多，所以学习诵经时，是一个字、一个字的认；也真了不起，竟然都能背诵起来；其中
之辛苦，不言可喻。寺里有活动，就到寺中诵经；诵完经后，回到家碰到不如意的境界
，依然性如烈火。到寺院去帮忙，忙进忙出的为众生忙，却不知真心在哪里？这些都是
由于缺乏佛法之正确知见，不知佛法的修学次第与内容，真心是什么也都不了知，而说
能够证悟实相心──如来藏，那是根本不可能的，如同有人连车子都没有见过，却说他
是开车的能手，我们可以相信此人真能开车吗？俗语说：“门儿都没有！”确实是如此



。

佛子们为了求法，希望早日能找到生命的实相，证悟明心的境界，也求见性分明，以求
心安，可是为什么一直都找不到入处？难道入门真的那么难吗？

问题出在哪里？末学认为有二：一是学人自己，由于未建立起正确的佛法正知正见，对
于追随之名师所说的法是对是错，无能力来作拣择，一心一意的迷信名师，心中执著名
师所说的一切都是对的，只是如此的依人而不依法，认为只要学得很法喜就好，就安于
现状，至于法喜是什么意思：什么是法？什么是喜？就完全不愿加以了知，只是觉得欢
喜就好。二是名师，都以错误的知见来引导众生，众生又如何能开悟？譬如有的名师说
：“开悟的境界是前念不生，后念不生，当下一念也不生。”也有名师说：“清清楚楚
、明明白白的这一念心就是真如佛性，明白了这个就是开悟。”这都是以错误的知见，
在教导佛子们走错了证悟的方向。如同太空船从太空要返回家乡，如果领航员定好的角
度不对，切入地球的角度不对，则永远无法回到地球，将只能永远在宇宙中漂浮，这道
理是相同的。法师、居士们如果以意识心来教导佛子们，说一念不生之离念灵知心就是
开悟者所悟的真心，佛子们被误导而信以为真，并且也被名师印证了，其实并不是真的
悟了；就算是日夜精进不懈怠，三大阿僧只劫都安住在这种觉知心的境界中，也仍然是
悟不出来的。

佛子们！如果是真想学佛而不只是学声闻、缘觉，想在此一生当中找到回家的路，那就
得寻找明心与见性的方法，因为明心及见性才是回到本乡的唯一道路；如果不能明心，
将会永远都是在外门修学佛法，入不了真正佛门的。假使是求往生极乐世界，是求上品
上生或是上品中生……乃至中品下生，也都得先作深入的了解以后，才能决定自己的目
标，然后努力去修。但是学佛之前，您必须要先对自己负责，确实的反问您自己：您跟
随了师父学法，但是对于他所说的法，您有多少的了解？也许您会说：“我师父所说的
法哪会有错？他说得才好呢！我听得好法喜。我师父又有好多的信徒，总不会大家都不
长眼睛而一起跟错人吧？”佛子们！您有没有想过、思惟过？如果师父的法义没有错，
师父也真的证悟了；那您跟随著您的师父几年下来，应该已经学得很多妙法才对，但是
您可以问问自己：经典真的看得懂吗？禅宗祖师开悟的公案也看得懂吗？如果答案是“
不懂”，那您自己是否该想一想：几年下来辛苦跑道场，全心全意的护持，所学到的又
是什么？是悟了如来藏吗？还是仍然落在离念灵知心意识境界中？是因为自己不努力，
或是跟随的师父所教的方向与方法不对？为什么正觉同修会的道场，可以在二、三年之
内，造就好多位的实义菩萨，而自己依止的道场却不行，这问题又是出在哪里？

这是谁的错？又是错在哪里？末学早年对此也是不知道，总是认为自己的师父是最好的
，哪会有错？只要紧紧的跟著，十年以后必有成就的一天。末学一向总是这么认为，从
未想过：如果十年后没有成就呢？如今退休下来，我剩下的这一生还有几个十年可以浪
费？这一生的法身慧命就如此空过吗？那这一生不就白来了吗？

佛子们在修学佛法的过程中，都期望不要被悟错的师父误导，不想要多走冤枉路，都希
望能学到真正的了义正法；可是却天不从人愿，常常发生被人严重误导的事情而不自知
，乐于其中而且学得很法喜，认为所学的就是正法。对于真正要走菩萨道、修学大乘了
义法的未悟菩萨们，被悟错的大师用已经误会后的二乘缘起性空法义来解说大乘般若，
或是以一念不生的离念灵知心常见外道法，来教导佛子们修禅；末学如今知道实情了，
真的是于心不忍，因此末学证得如来藏之后，知道了这个现象严重的存在佛教界中，就
开始向以前随学的几位师父们写信，列举他们自己的实例并且加以辨正，劝告及请求他
们不要再误导众生，赶快修正以前所教导的错误法义，结果是未获回音或有被拒绝的！
末学又想救护被误导的众生，平实导师示下：“在他们都不肯修正错误知见的情况下，
当然会继续误导众生，此时救护众生唯一的方法就是破邪显正。”于是遵从师命，把以
前亲近过的名师所解说般若法义之错误落处公开出来，并把末学修行上的经验，提供出
来利乐有心进入内门修学佛道之佛子们，供有心求证悟之佛子们参考。依这些基本的知
见，至少能够辨别正法的义涵与邪法的落处，以免一再被人误导而专走冤枉路，浪费您
一生的宝贵时间与精力，故而写成此册薄书。



同时书中并把一些误导众生所开示之法语予以说明之：只针对错解般若法义之说法而作
解说。有些人对于法义辨正与诽谤三宝之分际认识不清，不能了知法义辨正与诽谤三宝
的差异在哪里。对于法义的辨正，就如同公文的核稿，只是针对公文的文义作修正，绝
对不会针对创稿者作人身批评；同理，法义辨正是专对错说佛法者的法义提出来辨正，
不针对错说佛法者的身口意行加以评论，所以二者是完全不同的。末学不想对亲近过的
名师们的个人行为来作身口意行的评论，只是希望让佛子们能了知一些名师、法师、居
士所说般若见解的错谬处，举例予以剖析指正出来，让佛子们有所拣择而不被迷惑，而
能远离邪知邪见，不要一再的被错误的见解所系缚，希望所有真正想要学佛的人都能早
日走上正法之道。

法身慧命是自己的，不是别人的，也不是你师父的；世尊早就说过要“依法不依人”，
假使师父的法义不对，我们就走人，不用依依不舍的留恋下来，因为他是在误导我们法
身慧命的修证；我们对他迷上一辈子，结果所学的竟是常见、断见外道法，终究不能解
脱，也不能发起般若实相的智慧，这样迷上一生，又有什么用？这并不是说学佛者得要
无情，而是说所学之法如有不对，就应该重新寻找真正的善知识来修学，原来的师徒情
份可以保持不变，但是学法的对象却应该赶快改变。我们不是会常教自己的孩子：“要
学有用的，如果学到不对的就要赶快回头。”不是这样子吗？我们自己也应该如此：学
到真正的了义正法时，才有机会证悟明心；当我们证悟以后，再回来与自己的师父深结
善法缘，这才是真有情、才是大慈悲。祈愿真求大乘证道之佛子们能早日证得菩提，进
入内门修学一切种智，证得无生法忍。今以叙述此书的缘起，代替序文。

末学 正枝 谨序

公元二○○五年季夏于正觉讲堂

目录:

学佛的觉醒_下载链接1_

标签

正知见

教理通达

开悟明心

宗教

学佛的觉醒

大乘

http://www.allinfo.top/jjdd


善知识

哲学

评论

小心这个正觉同修会，擦亮眼睛，真的想学就找个清净的师傅

-----------------------------
有真善知识出世弘法，那真是一大因缘，要想尽办法赶快把握住此世之大好机会，这是
您这一世能证悟明心之稀有因缘，稍纵即逝，往后可能是百千生乃至多劫以后的事了。
——正枝居士

-----------------------------
学佛的觉醒_下载链接1_

书评

什么样的师父才是真实的善知识。各位菩萨，我们要学佛，听闻正确的法义是最重要的
，就好像我们都会说“不要让小孩子输在起跑点”一样。一个小孩如果一开始没有受到
好的教导，将来会因为一切的知见、习惯的错误，不只在校成绩不好，长大到社会工作
，也会受到错误价值观的影响，...  

-----------------------------
学佛的觉醒_下载链接1_

http://www.allinfo.top/jjdd
http://www.allinfo.top/jjdd

	学佛的觉醒
	标签
	评论
	书评


